

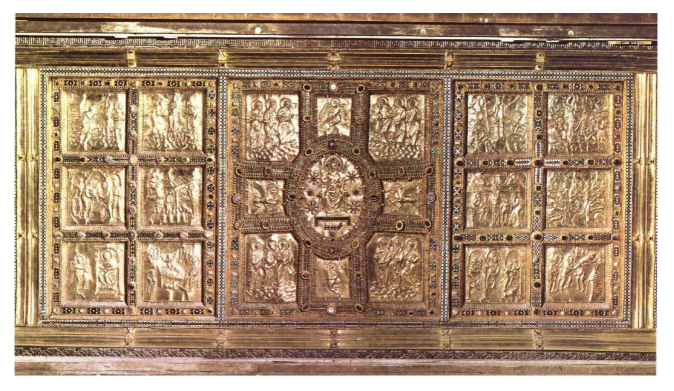
# Scheda monografica n. 7

**Marzo 2013** 

# L'altare d'oro della basilica di s. Ambrogio a Milano

L'altare d'oro della basilica di s. Ambrogio è sicuramente da ritenersi la più insigne e famosa opera di oreficeria del periodo carolingio, se non di tutto il medioevo. La committenza risale al vescovo franco Angilberto II (824-860) il quale, avendo rinnovato l'antica basilica paleocristiana del IV e V secolo, pensò bene di ornare il nuovo edificio con questo maestoso e rutilante apparato liturgico.

Sotto lo stupendo ciborio, ornato nel X secolo dai famosi rilievi di stucco che ancora oggi si conservano integri, brilla l'imponente massa (cm. 118 x 220 x 140) di questa cassa interamente ricoperta d'oro e d'argento che, pur richiamando simbolicamente la forma degli antichi sarcofagi, non fu concepita per questa funzione: i corpi dei santi Ambrogio, Protasio e Gervasio sono in realtà posti sotto di esso e si possono vedere dagli sportelli apribili posti sul lato posteriore.



Lato frontale dell'altare ornato da lastre sbalzate d'oro

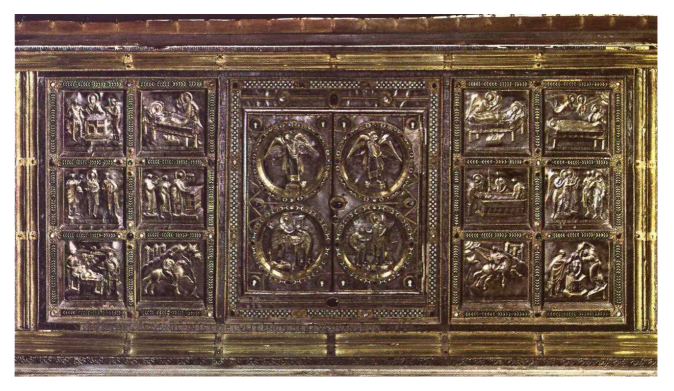
La fronte rivolta verso le navate è ornata da lamine d'oro sbalzate disposte in tre sezioni: quella centrale presenta una croce con la figura di Cristo glorioso entro una mandorla e i simboli degli evangelisti sui quattro bracci, mentre negli spazi di risulta sono rappresentati i dodici apostoli a gruppi di tre; le sezioni laterali sono suddivise invece in sei scomparti con scene della vita di Cristo (Annunciazione, Natività, Presentazione al tempio, Miracolo di Cana, Chiamata di Matteo, Trasfigurazione, Cacciata dei mercanti dal



## www.artipreziose.it

tempio, Miracolo del cieco, Crocifissione, Pentecoste, Resurrezione e Ascensione al cielo<sup>1</sup>). Le formelle sono scandite da ricche cornici a rilievo minuziosamente ornate da placche smaltate e da una grande profusione di gemme.

La faccia posteriore, rivolta verso l'abside della basilica, riprende la stessa tripartizione della fronte, ma lo spazio centrale è occupato dagli sportelli che chiudono la finestra della *confessio*. I quattro tondi che li decorano raffigurano gli arcangeli Michele e Gabriele e due scene di omaggio: *Ambrogio incorona il vescovo Angilberto che gli presenta l'altare* e *Ambrogio incorona Vuolvinio* ("Vuolvinus magister phaber"), che lo venera. I pannelli laterali, anch'essi ripartiti in sei formelle, narrano invece episodi della vita di s. Ambrogio, da leggersi partendo dal basso, da sinistra a destra in sequenza continua per tutta l'ampiezza dell'altare. Le due fiancate sono spartite da un rombo centrale in cui splende la croce gemmata, circondata da angeli e immagini di santi entro clipei o in atteggiamento adorante. Sia il lato posteriore sia i due fianchi sono lavorati in lastre d'argento parzialmente dorato.



Lato posteriore d'argento dorato con gli sportelli della confessio

La realizzazione di questo capolavoro è sicuramente opera di diversi artisti, coordinati e diretti da questo maestro Vuolvinio, di cui purtroppo le fonti non ci tramandano nessuna notizia biografica. Secondo un'attenta analisi stilistica dell'opera si è comunque in grado di risalire all'ambito culturale di riferimento, che gli studiosi sono concordi nel ritenere sia quello lombardo. La vivacità delle scene e altri dettagli iconografici sembrano infatti indirizzare verso un *milieu* culturale in cui si fondevano la tradizione figurativa tardo antica di matrice carolingia e l'arte costantinopolitana del IX secolo, come in effetti avveniva in Lombardia in quel periodo.

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> Le tre ultime formelle di questo elenco furono rubate nel 1599 e sono state sostituite, così come furono rifatte in epoca neoclassica le cornici del basamento e quella superiore.



## www.artipreziose.it

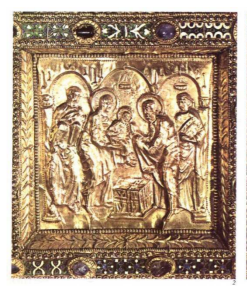
Lo stile della parte retrostante, attribuita a Vuolvinio, è sicuramente più pacato e misurato rispetto a quello dei maestri che hanno lavorato sulla fronte, e i personaggi sono dotati di una più marcata plasticità e monumentalità. Queste caratteristiche suggeriscono l'ipotesi che questo artista, pur risentendo l'influsso delle correnti dell'arte carolingia franca o tedesca, fosse maggiormente legato alla cultura classicista, che in Italia non ha mai smesso di esercitare un notevole fascino.





I due fianchi dell'altare

Il fatto che l'orafo Vuolvinio si sia rappresentato davanti a s. Ambrogio in parallelo col vescovo Angilberto è del tutto eccezionale nella prassi artistica del periodo, e sicuramente si giustifica per la dignità monastica che il *magister* sicuramente ricopriva, oltre che per l'importanza religiosa e politica dell'opera che aveva realizzato. Non ci dobbiamo dimenticare che in epoca carolingia i vescovi godevano di dignità e compiti che normalmente andavano ben oltre quelli più squisitamente 'pastorali', e il rimando più volte sottolineato nel ciclo alla figura di s. Ambrogio, il quale a suo tempo aveva esercitato a Milano vere e proprie funzioni di governo, costituiva un velato riconoscimento del diritto del vescovo Angilberto a esercitare il potere di '*missus dominicus*', cioè di rappresentante del potere imperiale.





Lato frontale: la scena della presentazione al tempio e quella delle nozze di Cana



## www.artipreziose.it

Alcune scene, come quelle della *Conversione di un ariano* e dei *Funerali di s. Martino*, sono da leggersi nel quadro di una forte polemica antiariana, un'eresia che sconvolse il mondo cristiano per tutto il periodo altomedievale, soprattutto nell'ambito dei popoli barbari convertiti.



Lato posteriore: le formelle con il vescovo Angilberto II e Vuolvinio davanti a s. Ambrogio

Francesco Paganini

## **Bibliografia**

- N. Tarchiani, L'altare d'oro di S. Ambrogio di Milano, in "Dedalo", 1921, II.
- M. Valsecchi, *Tesori in Lombardia, avori e oreficerie*, Milano, 1973, pp. 70-75.
- C. Capponi (a cura di), L'altare d'oro di Sant'Ambrogio, Milano, 1996
- M. Ceriana, *L'altare di s. Ambrogio*, in P. De Vecchi, E. Cerchiari, *I tempi dell'arte*, vol. 1, Milano, 2000, pp. 228-229
- G. Marrucchi, R. Belcari, *La grande storia dell'arte, il medioevo*, vol. 1, Firenze, 2005, pp.138-139.